
1 
 

Stillende Stille – Dasein im Dasein Gottes.                                                                       

Aus der Schatzkammer christlicher Spiritualität.  

 

 

 

SO – unverstellt – Christus – heilige Mitte- im Körper- sichtbar werden lassen. 

Weit und offen, segnend. Für mich bündelt sich in dieser Ikone Maria vom 

Zeichen das, was ich zu christlicher Spiritualität sagen will: Sichtbar sein - unser 

Licht leuchten lassen vor den Leuten-  inne werden, ich trage die heilige Mitte 

inwendig in mir, ich bin von göttlicher Gegenwart durchdrungen. Aus ihr 

leben, das ist unsere tägliche Berufung. Also je neu mein Dasein in Gottes 

Dasein wahrnehmen und ein Ja dazu finden. Mit dieser Maria vom Zeichen will 

ich mich heute zusammen mit euch in die Weggemeinschaft so vieler 

Gottliebenden und Gottsuchenden vor uns hineinstellen, so vieler die in der 

jüdisch- christlichen Tradition unterwegs waren, in der Lichtspur des lebendigen 

Christus. Wir leben aus einer großen Fülle. Gott, Quelle des Lebens, wirkt in uns 

und lässt uns lebendig sein. So können wir geistlichen Reichtum in diese Welt 

unangestrengt einstreuen. Aus der übervollen Schatztruhe will ich eines 

besonders hervorheben, das mit meinem Leben jahrzehntelang verknüpft ist 



2 
 

und das ich als Uranliegen von Kirche sehe:  Meditation und Stille.                                              

Stille als Freiraum für mein Leben, wie es gerade ist, mich je neu auszurichten 

auf Christus, seinen liebenden Blick auf mir spüren, mich einsammeln lassen an 

seinem Herzen. Stille als Freiraum für Herzenszwiesprache, für den 

Lebensstrom zwischen dem menschlichen und dem ewigen Atem, für 

Begegnung mit dem Urgrund allen Seins, für Begegnung mit mir und allem 

Lebendigen. In der Stille vor Gott kann ich ankommen, mich stillen lassen: 

„Meine Seele ist still und ruhig wie ein kleines Kind bei seiner Mutter… so ist 

meine Seele in mir“ Psalm 131,2) Stille ist auch Ermöglichungsraum: Durch 

„Stillesein und hoffen würdet ihr stark sein.“  (Jes 30,15). Stille als subversives 

Element in dieser Welt.  

Mit verschiedenen Formen der Meditation lassen sich Stilleräume öffnen. Ich 

nehme das Wort Meditation hier als Oberbegriff für die Vielfalt des inneren 

Gebetes, auch für Kontemplation. Es geht mir jetzt nicht um Definitionen, 

sondern Beschreibung des Geschehens. Was geschieht denn da, wenn ich 

meditiere/kontempliere? In welchen Weisen kann das geschehen? 

Meditationsformen eröffnen weiten Raum, mich da sein zu lassen in dem, der 

immer schon da ist, mich lieben zu lassen und GOTT zu lieben, wobei Liebe 

weniger Gefühl ist als Urbestimmung unseres Seins: „Schma Israel. Höre Israel, 

der Ewige ist unser Gott, der „Ich bin da“  allein und du sollst den Ewigen, 

deinen Gott lieben von ganzem Herzen, von ganzer Seele, mit all deiner Kraft." 

(5. Mose 6, 4.5) Gott will geliebt sein. Nicht nur uns lieben, sondern geliebt 

sein. Ganz. So mich der Lebensquelle überlassen. Die heilige Schrift ist dabei 

meine größte Lehrmeisterin für das Geschehen der Meditation. Hier lerne ich, 

dass es nicht in erster Linie um Methode, Technik geht, sondern um Hingabe, 

um fließende Sehnsucht hin und her. Göttliche Sehnsucht und Menschliche 

umarmen sich. Verdichtet erzählt davon das „Schir ha schirim“, das Hohelied 

Salomos. Wegen diesem Lied sei die ganze Bibel überhaupt geschrieben, 

behauptet Rabbi Akiba (1.Jh). Diese kleine Schrift ist eine einzigartige 

Entfaltung, wie Gott den Menschen sucht und der Mensch Gott. Gott sehnt sich 

ja immer nach seinen Menschen. Schafft ihn zu seinem Ebenbild, ruft ihn: 

Mensch wo bist du? Ruft bei Namen. Ruft in sich hinein, in Beziehung, in 

Partnerschaft, beauftragt. Der Ewige hat „an allem genüge, nur an der 

Berührung der menschlichen Seele hat er nie genug“. (Mystikerin, Mechthild v. 

Magdeburg)). Am Dornbusch verdichtet sich Gottes Sehnsucht, gegenwärtig 

mitten unter uns zu sein. Er offenbart sich als geschehende Präsenz, „Ich werde 

da sein wie ich da sein werde, ich bin da…. Und der „ICH bin da“ ruft Mose 

mitten im Alltagsgeschäft und dieser spricht „Hier bin ich“. Das ist unser 



3 
 

Urgebet. Was für ein Potential wir damit haben! Allein mit diesem Gebet! Wie 

wir damit und daraus jeden Tag leben könnten. Ich bin gerufen. Und was tue 

ich? Wie wörtert, verkörpert, gestaltet sich in mir meine Antwort? Mein „hier 

bin ich?“  Jede spirituelle Übung beginnt mit meinem Hiersein. Dass ich da bin, 

wo ich bin. Überlasse dich jetzt einen Moment diesem „Hier bin ich“.  

Stell dich hinein die Gegenwart Gottes, die wir ja nicht herstellen, nur 

hineinstellen. So wie du jetzt bist. Lass dich stehen. Stehe zu dir. Spüre deine 

Füße. Ihre Berührung mit dem Grund, der dich trägt. Deine Knie sind 

durchlässig. Aus der Körpermitte heraus spüre Deine Aufrichtung, wie sich deine 

Wirbelsäule nach oben hin aufschwingt. Der Körper ist fließend von unten nach 

oben hin entfaltet. So nimm deinen Atem in dir wahr. Und sprich Dein „Hier bin 

ich“, wie es sich gerade in dir spricht, laut oder leise. Du kannst es auch singen. 

Und eine Weile einfach still stehen in der göttlichen Gegenwart. 

________________________________________________________________ 

Das unmittelbare SEIN mit Gott 

Ist jeder und jede gerufen? Bin ich jederzeit gerufen? Für wen gilt die göttliche 

Sehnsucht? Ja, wer hat wozu Zugang? Ich finde das eine der brennendsten 

Fragen unserer Zeit. Sie wächst sich durch die Menschheitsgeschichte durch. 

Zugang zu Wasser und Brot, Bildung und zu GOTT? Der flämische Mystiker 

Ruysbroeck  (1293-1381) sagt so schön: „Gott ist gemein“. Er macht sich 

gemein mit jedem Menschenkind. Unmittelbar. Gott ist zugänglich für jeden 

und jede. Unabhängig von meinen Gefühlen. Diese Unmittelbarkeit, diese 

demokratische Weise mit Gott zu sein, ist eine biblische Grunderfahrung, 

„Christus lebt in mir,“ wie es Paulus sagt (Galater 2,20)  und das wird in der 

Mystik je neu aufgenommen. In jedem Menschen ist Gottes Lichtfunken 

(Johannes v. Kreuz), der göttliche Same (Meister Eckart); im Seelengrund lebt 

sich Begegnung mit dem göttlichen DU (Johannes Tauler), „Du Christus, bist die 

Sonne, die in meiner Seele glänzt“ (M. v. Magdeburg)). Doch gerne gehört 

wurde das in damaligen Zeiten nicht. Spiritualität in ihrer biblischen und 

mystischen Verankerung hat etwas Subversives. Gerade auch darin, dass sie 

zusammenbringt was zusammengehört: Gottlieben UND Menschenlieben, body 

and soul, Verbundensein mit mir und mit den andren lebendigen Geschöpfen, 

Vita activa und contemplativa als unauflösliches Paar, auch wenn die 

Bestrebungen nie aufhörten sie gegeneinander auszuspielen. Mein ganzes 

Leben ist ein Sakrament (das betonen vor allem die Quäker).  



4 
 

Meditation in ihrer vielfachen Weise nimmt eben diese „Gottgemeinheit“ auf 

und eröffnet Räume, mündig und unmittelbar mit Gott zu sein, mit der je 

eigenen Sehnsucht der Sehnsucht Gottes entgegenzulaufen. Meditation ist also 

ein sehr demokratisches Geschehen. Aber diese Mystik für alle ist auch 

Anspruch, es gilt damit, dass jeder und jede selbst hören muss. Das lässt sich 

nicht delegieren. Jeder und jede ist zum Erlauschen der Stimme Gottes befähigt 

und gerufen: davon kündet 5. Mose deutlich: „Das Wort, das ich Dir heute 

vorlege ist dir nicht zu hoch und nicht zu fern. Es ist nicht im Himmel, dass du 

sagen müsstest, Wer will für uns in den Himmel fahren und es holen, dass wir`s 

hören und tun. Es ist auch nicht jenseits des Meeres, dass du sagen müsstest. 

Wer will für uns über das Meer fahren und es uns holen,... Denn es ist das 

WORT ganz nahe bei dir, in deinem Mund und in deinem Herzen, dass du es 

tust.“ (30,11-14.) Das ist stark. Jetzt in diesem Moment liegt die Göttliche 

Weisheit als ein tief inneliegender Schatz in uns, in jedem Menschen. Mit dem 

Wort hat der Ewige den Kosmos erschaffen und er hat es uns auf die Tafeln 

unseres Herzens geschrieben. Wie verbunden wir dadurch sind mit Erde und 

Himmel und allem Lebendigen Sein, alles ist geboren aus dem WORT Gottes. 

Am Anfang war das Wort... und alle Dinge sind durch dasselbe gemacht. (Joh 1). 

Und in Christus hat er sein „tiefstes und schönstes Wort Gestalt werden lassen. 

Und dieses Wort heißt, ich liebe dich, Du Welt, du Mensch“ (K. Rahner) 

Zur Mystik des biblischen WORTES 

In der Meditation können biblische Worte erlauscht werden und zu einem 

tiefem Innengeschehen werden. Im stillen Verweilen kann ich spüren, wie das 

Wort in mir atmet, meine Seele streicht, sich verwebt mit meinen Lebensfäden. 

Nicht ich begreife das Wort, sondern es ergreift mich. Das lebendige Wort der 

heiligen Schrift ist wie eine Brücke zum Herzen Gottes. Und „unser Gott kommt 

und schweigt nicht“ (Ps 50,3) und sein Wort ist „wie Regen und Schnee und 

feuchtet uns und kehrt nicht wieder leer zurück“ (Jes 55). Das alles können wir 

nicht machen und kontrollieren, es geschieht uns, wenn wir uns ihm 

überlassen. In der hebräischen Bibel steht dafür das Wort „haga“ (Ps 1, 19, 119 

u.ö.). Und Haga wird in der Vulgata mit meditari übersetzt. Es ist das Tönen des 

Herzens vor dem Angesicht Gottes (Ps 19), das innere Tönen und Wiederholen 

eines Wortes. Meditation ist hier ursprünglich in der jüdischen Gebetseise 

verwurzelt. Hat hier seinen Wortursprung. Rabbi Zevi sagt dazu: „(inneres) 

Beten können, heisst stillstehen und auf einem Wort verharren. Sie pflegten 

viele Male dasselbe Wort zu wiederholen, da sie es so sehr liebten, dass sie sich 

nicht trennen konnten“. Welche Liebe da mitschwingt. Stell dir vor du kannst 



5 
 

dich nicht mehr trennen von einem Wort aus der Bibel. Du bist verliebt 

verbunden damit. Mit ganzem Herzen dabei. Das ist die Grundhaltung, die in 

der jüdischen Mystik als kawana bezeichnet wird: die Herzensaufmerksamkeit 

hin zu Gott – mehr als jede Achtsamkeitsübung meint es eben liebende 

Beziehung mit dem Ewigen. Sie soll jede spirituelle Übung durchschwingen. 

Denn geistliche Übungen sind eben nicht Leistung, nicht Konzept, das 

erfolgreich aufgeht, sondern ein Akt der Hingabe mit meinem ganzen SEIN, ich 

als ganzer Mensch. Ps 63: „Mein ganzer Mensch verlangt und sehnt sich nach 

Dir.“  Fleisch und Seele. 

Der Körper als erster Ort der Gotteserfahrung 

Ich als beseelter Erdenkloß als lebendig lebendes Wesen. Ja, Immer bin ich 

Körper. Ohne ihn kann ich weder denken noch fühlen. Alles verkörpert sich 

sofort in uns. Alles was du jetzt liest, gibt direkt eine körperliche Resonanz. 

Halte einen Augenblick inne und schau welche Körperqualität in dir da ist.  

______________________________________________________________ 

Wir haben nicht einen Körper, sondern sind Körper. Der Körper ist biblisch der 

erste Ort der Gotteserfahrung. Es gibt so viele Glaubenszeugnisse, die in 

Körpererfahrungen beschreiben, wie sie Gott erleben: wie er Füße weit macht, 

Knöchel stärkt, an der Hand nimmt, Sinne öffnet, Nieren stechen lässt, sich 

schmecken lässt. Der Leib wird aufgefächert in seiner ganzen Spannbreite von 

„Wunderbar bin ich erschaffen“ (Ps 139), einer tiefen Schönheit und erotischen 

Kraft (Hohelied), bis hin zur Verletzlichkeit (2. Kor 4,7) und Sterblichkeit (Ps 91) 

„Das WORT ward Fleisch“. Was wäre, wenn wir die Inkarnation ernst nehmen 

würden und uns als verkörpertes Wort begreifen? Was von Gott verkörpere 

ich? Wisst ihr nicht, dass euer Leib ein Tempel des heiligen Geistes ist? 

Unabhängig von ästhetischen Normen oder Funktionstüchtigkeit! Wisst ihr 

nicht? Doch wissen schon aber wie das leben? Auch hier ist die meditative 

Werkstatt hilfreich mit der Körper -Atemwahrnehmung Wenn ich mich in der 

Stille niederlasse, spüre ich zunächst meinen Körper durch, von Fuß bis Kopf, 

nur wahrnehmen ohne eine Bewertung!. Und ich nehme meinen Atem wahr. Im 

stillen Verweilen vor Gott sind wir körperhaft verbunden mit seinem Atemstrom 

in uns. Dann gibt es das Beten mit Gebärden: Der Körper betet meine 

Seelenstimmung, das was sich in mir ausdrücken will und wofür ich vielleicht 

keine Worte habe. Frere Roger sagt einem jungen Menschen, der fragt wie er 

beten soll. Suchen sie keine Antwort, die ihr Menschsein überspringt. Ich 

meinerseits wüsste nicht wie ich beten sollte ohne Einbeziehung des Leibes. Ein 



6 
 

Gebet auf dem bloßen Boden, niederknien, sich niederwerfen, ...der Leib ist da, 

ganz gegenwärtig, um zu lauschen, zu begreifen. Wie lächerlich nicht mit ihm 

rechnen zu wollen“. Das lernen wir auch biblisch. In der Bibel gibt es Immer 

wieder kleine physiotherapeutische Anweisungen, wie körperliche Bewegungen 

zu geistlichem Geschehen werden: Erhebt eure Häupter und seht auf (Lk 21,28) 

seht den Himmel (Hiob 5,9; 37,14)  

Folge in diesem Moment einmal dieser Bewegung, hebe Deinen Kopf und sieh … 

was tut sich da in dir? Was tut sich da im Brustraum, in den Schultern? Welche 

Stimmung löst diese Bewegung aus? 

 Körperliche Haltungen verkörpern und beeinflussen die innere Haltung. Eine 

weiter derartige Anweisung gibt es im Hohelied: Steh auf meine Freundin und 

geh, geh für dich (Hld 2). Ja, unser Leib hilft uns da zu sein wo wir sind. 

Gedanken und Gefühle fliegen hin und her. Mit dem Körper kommen wir in die 

Gegenwart, „weben und leben und sind wir in Gott“,  in der Christuswirklichkeit, 

die alles von uns durchdringt. 

Körperliche Zugänge sind im biblischen Zeugnis auch Tanz, Pilgern 

(Wallfahrtspsalmen), Achtsamkeitsübung in der Schöpfung als Anleitung zur 

Sinnesöffnung: „Steh still und staune (Hiob) „sieh die Vögel, die Lilien“ 

(Matthäus 6,28.29) u.ö. und der Gesang als tiefes Resonanzgeschehen im 

Körper. Viele uralte Formen, die wieder neu gehoben werden. Als geistliche 

Übungen sind sie zuallererst Ausdruck der Gottsuche und Gottliebe. Sie leben 

von der Wiederholung, vom Dranbleiben. Vom Vertrauen, dass heilige 

Geistkraft wirkt und ich keinen Erfolg garantieren kann.  Diese Unverfügbarkeit 

ist auszuhalten, wie Gott in jedem, jeder auf seine Weise wirkt. Es gilt das 

Unverfügbare mit dem Unverfügbaren. Aber wie lässt es sich da überhaupt 

reden, von inneren Erfahrungen, von Gotterleben? Es ist ein immer neues 

Wagnis. Sölle schreibt: „Alle Mystiker haben unter dem Staub der Wörter zu 

leiden gehabt.... sie können nie exakt benennen was mit ihnen geschah... 

Dennoch kann sich niemand in der Unsagbarkeit häuslich einrichten. Die Arbeit 

am Unmöglichen ist nicht aufgebbar, die Seele kann nicht darauf verzichten zu 

sprechen. Nichts reizt die Sprechenden so wie die Unsagbarkeit.“  Die 

Mystikerinnen und Mystiker haben je neue Sprachbilder in die Welt geworfen. 

M. v. Magdeburg schreibt: „Zwischen dir und mir geht immerfort ein Atem, in 

dem ich unaussprechliche Dinge höre und sehe…. Du meine Augenweide, du 

meine höchste Sicherheit, du grundloser Brunnen...“ Sie schenkt Gott in der 

Tradition der Psalmen Namen. Es ist eine Variante des Herzensgebet, das den 

Namen Jesu betet. Hier liegt auch meine liebste Meditationsform als 



7 
 

immerwährendes Gebet in mir. Im inneren Dialog, schenke ich Gott Namen, 

spreche ihn an als mein DU, Du mein... du mir…  und nenne die Bilder die sich 

gerade im Innern auftun, wie ich Gott gerade für mich erlebe, wie sich Außen 

und Innen verbinden in kontemplativer Schau. z.B. Du herbstlaubfärbende 

Liebe, du singende Umarmung, Du Bewegende Bewegung, Du mein Licht und 

mein Heil, Du. … So lasse ich es in mir beten mitten im Alltag oder im 

bewussten stillen Verweilen.  Ich suche nicht angestrengt, sondern gebe dem, 

was da ist einen Ausdruck. 

Was spricht sich in dir an Gottesname? Schließe für einen Moment Deine Augen, 

lausche deinem Atem zu. Und höre in Dir, wie klingt es in dir: Du, mein…Lass das 

Bild, Wort das kommt, unzensiert zu. Wie sprichst du das Göttliche an -jetzt in 

diesem Augenblick? Lausche in deinem Herzen. 

Du mein…. Du mir… 

 

Ausbildung zur Anleitung in christlicher Meditation/Kontemplation 

Es ist so wesentlich, hörfähig und sprachfähig zu werden in unserer Zeit. Eben 

unser Licht leuchten zu lassen. Die Stille ist dafür wie eine Geburtskammer. Und 

damit alle Zugang bekommen zu Meditation/Kontemplation hatten mein Mann 

und ich vor 20 Jahren die Idee einer Meditationsanleiterausbildung. Menschen, 

die in Kirche beheimatet sind und Menschen, die auf der Suche sind, die sich 

schon lange entfernt haben sollen vor Ort, im jeweiligen Alltagleben, Zugang 

haben zur Erfahrung von Meditation  - in verschiedener Weise. Meditation 

sollte kein Luxus sein, den sich nur manche leisten können und es sollte vor 

allem auffindbar sein in Kirche. Anstoß war damals der spirituelle Hunger in 

unseren Dorfgemeinden. Und so viele haben sich seitdem ausbilden lassen, 

Ehrenamtliche und Hauptamtlich. Sie setzen das Gelernte/selbst Erfahrene um 

in ihrem jeweiligen Kontext. Die einen leiten zu Meditation an im Hospiz mit 

Sterbenden, im Krankenhaus, in Werkstätten für Menschen mit Behinderung, in 

Kirchen und Gemeinderäumen, in Schulen, auf den Marktplätzen der Stadt, auf 

dem Weg in der Schöpfung, in Gremien und in social media. Für viele, die die 

Ausbildung durchlaufen haben, gab es Veränderungen in der Gesamtweise ihres 

Arbeitens. WIE sie predigen, WIE sie Konfiunterricht halten, WIE sie als Ärztin 

einen Menschen untersuchen, WIE sie Sterbende begleiten. Ein Beispiel einer 

Teilnehmerin, die seit 20 Jahren als Pfarrerin arbeitete: „Die Glaubensinhalte, 

die so müde und tot in mir lagen, sind durch die Körpergebet und 

Meditationen, durch das Tanzen und Singen, durch die Begegnungen mit den 



8 
 

Kursteilnehmer:innen wieder auferstanden, haben wieder ihren Weg zum 

Leben und zu meinem Alltag gefunden. Jede Haltung, jedes Wort ist für mich 

ein Brennpunkt meines Glaubenslebens geworden. Ich spreche sie nicht nur im 

Kopf, sondern ich erfahre, spüre, erlebe, was ich spreche. Nun verbinden sich 

Körper und Worte in so wunderbarer Weise, dass ich mich ihrer Realität nicht 

mehr verschließen kann. ... wie wunderbar, Verbunden leben mit mir und den 

Mitgeschöpfen.“                                                                                                              

Die einjährige Ausbildung (30 Tage) ist ein spiritueller Lernweg mit und in der 

Gruppe (20 Teilnehmende). Sie nimmt die Vielfalt der Meditationsweisen auf, 

damit jede und jeder das einbringen kann was für ihn, für sie stimmig ist: 

Herzensgebet, Kontemplation, mit biblischen Worten meditieren, Beten mit 

Ikone, mit dem Klang, Lied, mit Tanz, mit Meditativem Wandern. In der 

Ausbildung wird durchgehend in Praxiseineiten das Anleiten geübt.                     

„Was so was gibt es in Kirche?“ – Diesen Ausruf wünsche ich mir immer wieder 

zu hören. Ja, Meditation gilt leider immer noch nicht als selbstverständliches 

Anliegen unsrer Tradition oder wird verengt auf Klischees von „Om“. Was so 

was gibt es in Kirche? Ja hier ist es zu finden: Stillende Stille und 

Schöpfungsspiritualität und Körperspiritualität und Mystik des Wortes und 

Lebensbehütende Aktionen aus Stille heraus. Lasst eure Lichter leuchten. Es 

braucht dazu nur die Wertschätzung der eigenen Lebensgeschichte: Mich in 

meinem Körper als Ort der göttlichen Epiphanie begreifen. Wir sind bewohnt 

von der Wirklichkeit des Christus – seine Gestalt durchlichtet uns. Jeden und 

jeden. Das ist. JETZT.  

 

Pfarrerin Dr. Thea Vogt, 6.11.2024 in Tutzing auf der ersten Zukunftswerkstatt 

Spiritualität 


