Stillende Stille — Dasein im Dasein Gottes.
Aus der Schatzkammer christlicher Spiritualitat.

B S e N WO

SO — unverstellt — Christus — heilige Mitte- im Korper- sichtbar werden lassen.
Weit und offen, segnend. Fiir mich blindelt sich in dieser Ikone Maria vom
Zeichen das, was ich zu christlicher Spiritualitdt sagen will: Sichtbar sein - unser
Licht leuchten lassen vor den Leuten- inne werden, ich trage die heilige Mitte
inwendig in mir, ich bin von goéttlicher Gegenwart durchdrungen. Aus ihr
leben, das ist unsere tagliche Berufung. Also je neu mein Dasein in Gottes
Dasein wahrnehmen und ein Ja dazu finden. Mit dieser Maria vom Zeichen will
ich mich heute zusammen mit euch in die Weggemeinschaft so vieler
Gottliebenden und Gottsuchenden vor uns hineinstellen, so vieler die in der
judisch- christlichen Tradition unterwegs waren, in der Lichtspur des lebendigen
Christus. Wir leben aus einer groRen Fille. Gott, Quelle des Lebens, wirkt in uns
und lasst uns lebendig sein. So kdnnen wir geistlichen Reichtum in diese Welt
unangestrengt einstreuen. Aus der Gbervollen Schatztruhe will ich eines
besonders hervorheben, das mit meinem Leben jahrzehntelang verknupft ist



und das ich als Uranliegen von Kirche sehe: Meditation und Stille.

Stille als Freiraum fiir mein Leben, wie es gerade ist, mich je neu auszurichten
auf Christus, seinen liebenden Blick auf mir spiren, mich einsammeln lassen an
seinem Herzen. Stille als Freiraum fur Herzenszwiesprache, flir den
Lebensstrom zwischen dem menschlichen und dem ewigen Atem, fir
Begegnung mit dem Urgrund allen Seins, fiir Begegnung mit mir und allem
Lebendigen. In der Stille vor Gott kann ich ankommen, mich stillen lassen:
»Meine Seele ist still und ruhig wie ein kleines Kind bei seiner Mutter... so ist
meine Seele in mir” Psalm 131,2) Stille ist auch Ermoéglichungsraum: Durch
,Stillesein und hoffen wirdet ihr stark sein.” (Jes 30,15). Stille als subversives
Element in dieser Welt.

Mit verschiedenen Formen der Meditation lassen sich Stilleraume 6ffnen. Ich
nehme das Wort Meditation hier als Oberbegriff fiir die Vielfalt des inneren
Gebetes, auch fiir Kontemplation. Es geht mir jetzt nicht um Definitionen,
sondern Beschreibung des Geschehens. Was geschieht denn da, wenn ich
meditiere/kontempliere? In welchen Weisen kann das geschehen?
Meditationsformen er6ffnen weiten Raum, mich da sein zu lassen in dem, der
immer schon da ist, mich lieben zu lassen und GOTT zu lieben, wobei Liebe
weniger Geflhl ist als Urbestimmung unseres Seins: ,Schma Israel. Hore Israel,
der Ewige ist unser Gott, der ,Ich bin da“ allein und du sollst den Ewigen,
deinen Gott lieben von ganzem Herzen, von ganzer Seele, mit all deiner Kraft."
(5. Mose 6, 4.5) Gott will geliebt sein. Nicht nur uns lieben, sondern geliebt
sein. Ganz. So mich der Lebensquelle iberlassen. Die heilige Schrift ist dabei
meine groBte Lehrmeisterin flir das Geschehen der Meditation. Hier lerne ich,
dass es nicht in erster Linie um Methode, Technik geht, sondern um Hingabe,
um flieBende Sehnsucht hin und her. Gottliche Sehnsucht und Menschliche
umarmen sich. Verdichtet erzahlt davon das ,Schir ha schirim®, das Hohelied
Salomos. Wegen diesem Lied sei die ganze Bibel Giberhaupt geschrieben,
behauptet Rabbi Akiba (1.Jh). Diese kleine Schrift ist eine einzigartige
Entfaltung, wie Gott den Menschen sucht und der Mensch Gott. Gott sehnt sich
ja immer nach seinen Menschen. Schafft ihn zu seinem Ebenbild, ruft ihn:
Mensch wo bist du? Ruft bei Namen. Ruft in sich hinein, in Beziehung, in
Partnerschaft, beauftragt. Der Ewige hat ,,an allem genlige, nur an der
Berihrung der menschlichen Seele hat er nie genug”. (Mystikerin, Mechthild v.
Magdeburg)). Am Dornbusch verdichtet sich Gottes Sehnsucht, gegenwartig
mitten unter uns zu sein. Er offenbart sich als geschehende Prasenz, ,Ich werde
da sein wie ich da sein werde, ich bin da.... Und der ,,ICH bin da“ ruft Mose
mitten im Alltagsgeschaft und dieser spricht ,,Hier bin ich®. Das ist unser



Urgebet. Was fiir ein Potential wir damit haben! Allein mit diesem Gebet! Wie
wir damit und daraus jeden Tag leben kénnten. Ich bin gerufen. Und was tue
ich? Wie wortert, verkorpert, gestaltet sich in mir meine Antwort? Mein ,hier
bin ich?“ Jede spirituelle Ubung beginnt mit meinem Hiersein. Dass ich da bin,
wo ich bin. Uberlasse dich jetzt einen Moment diesem ,,Hier bin ich”.

Stell dich hinein die Gegenwart Gottes, die wir ja nicht herstellen, nur
hineinstellen. So wie du jetzt bist. Lass dich stehen. Stehe zu dir. Spiire deine
Fife. Ihre Beriihrung mit dem Grund, der dich trdgt. Deine Knie sind
durchlissig. Aus der Kbrpermitte heraus splire Deine Aufrichtung, wie sich deine
Wirbelsdule nach oben hin aufschwingt. Der Kérper ist fliefSend von unten nach
oben hin entfaltet. So nimm deinen Atem in dir wahr. Und sprich Dein , Hier bin
ich”, wie es sich gerade in dir spricht, laut oder leise. Du kannst es auch singen.
Und eine Weile einfach still stehen in der géttlichen Gegenwart.

Das unmittelbare SEIN mit Gott

Ist jeder und jede gerufen? Bin ich jederzeit gerufen? Flir wen gilt die gottliche
Sehnsucht? Ja, wer hat wozu Zugang? Ich finde das eine der brennendsten
Fragen unserer Zeit. Sie wachst sich durch die Menschheitsgeschichte durch.
Zugang zu Wasser und Brot, Bildung und zu GOTT? Der flamische Mystiker
Ruysbroeck (1293-1381) sagt so schon: ,,Gott ist gemein“. Er macht sich
gemein mit jedem Menschenkind. Unmittelbar. Gott ist zuganglich fur jeden
und jede. Unabhangig von meinen Geflhlen. Diese Unmittelbarkeit, diese
demokratische Weise mit Gott zu sein, ist eine biblische Grunderfahrung,
,Christus lebt in mir,” wie es Paulus sagt (Galater 2,20) und das wird in der
Mystik je neu aufgenommen. In jedem Menschen ist Gottes Lichtfunken
(Johannes v. Kreuz), der gottliche Same (Meister Eckart); im Seelengrund lebt
sich Begegnung mit dem gottlichen DU (Johannes Tauler), ,,Du Christus, bist die
Sonne, die in meiner Seele glanzt” (M. v. Magdeburg)). Doch gerne gehort
wurde das in damaligen Zeiten nicht. Spiritualitat in ihrer biblischen und
mystischen Verankerung hat etwas Subversives. Gerade auch darin, dass sie
zusammenbringt was zusammengehort: Gottlieben UND Menschenlieben, body
and soul, Verbundensein mit mir und mit den andren lebendigen Geschopfen,
Vita activa und contemplativa als unauflosliches Paar, auch wenn die
Bestrebungen nie aufhorten sie gegeneinander auszuspielen. Mein ganzes
Leben ist ein Sakrament (das betonen vor allem die Quaker).



Meditation in ihrer vielfachen Weise nimmt eben diese ,Gottgemeinheit” auf
und eroffnet Raume, mindig und unmittelbar mit Gott zu sein, mit der je
eigenen Sehnsucht der Sehnsucht Gottes entgegenzulaufen. Meditation ist also
ein sehr demokratisches Geschehen. Aber diese Mystik fiir alle ist auch
Anspruch, es gilt damit, dass jeder und jede selbst horen muss. Das lasst sich
nicht delegieren. Jeder und jede ist zum Erlauschen der Stimme Gottes befahigt
und gerufen: davon kiindet 5. Mose deutlich: ,Das Wort, das ich Dir heute
vorlege ist dir nicht zu hoch und nicht zu fern. Es ist nicht im Himmel, dass du
sagen musstest, Wer will fiir uns in den Himmel fahren und es holen, dass wir’'s
horen und tun. Es ist auch nicht jenseits des Meeres, dass du sagen musstest.
Wer will flir uns Uber das Meer fahren und es uns holen,... Denn es ist das
WORT ganz nahe bei dir, in deinem Mund und in deinem Herzen, dass du es
tust.” (30,11-14.) Das ist stark. Jetzt in diesem Moment liegt die Gottliche
Weisheit als ein tief inneliegender Schatz in uns, in jedem Menschen. Mit dem
Wort hat der Ewige den Kosmos erschaffen und er hat es uns auf die Tafeln
unseres Herzens geschrieben. Wie verbunden wir dadurch sind mit Erde und
Himmel und allem Lebendigen Sein, alles ist geboren aus dem WORT Gottes.
Am Anfang war das Wort... und alle Dinge sind durch dasselbe gemacht. (Joh 1).
Und in Christus hat er sein ,tiefstes und schonstes Wort Gestalt werden lassen.
Und dieses Wort heiRt, ich liebe dich, Du Welt, du Mensch” (K. Rahner)

Zur Mystik des biblischen WORTES

In der Meditation konnen biblische Worte erlauscht werden und zu einem
tiefem Innengeschehen werden. Im stillen Verweilen kann ich spiiren, wie das
Wort in mir atmet, meine Seele streicht, sich verwebt mit meinen Lebensfaden.
Nicht ich begreife das Wort, sondern es ergreift mich. Das lebendige Wort der
heiligen Schrift ist wie eine Briicke zum Herzen Gottes. Und ,,unser Gott kommt
und schweigt nicht” (Ps 50,3) und sein Wort ist ,wie Regen und Schnee und
feuchtet uns und kehrt nicht wieder leer zurtick” (Jes 55). Das alles kdnnen wir
nicht machen und kontrollieren, es geschieht uns, wenn wir uns ihm
Uberlassen. In der hebraischen Bibel steht dafiir das Wort ,,haga“ (Ps 1, 19, 119
u.0.). Und Haga wird in der Vulgata mit meditari Gbersetzt. Es ist das Tonen des
Herzens vor dem Angesicht Gottes (Ps 19), das innere Tonen und Wiederholen
eines Wortes. Meditation ist hier urspringlich in der jidischen Gebetseise
verwurzelt. Hat hier seinen Wortursprung. Rabbi Zevi sagt dazu: ,,(inneres)
Beten kdnnen, heisst stillstehen und auf einem Wort verharren. Sie pflegten
viele Male dasselbe Wort zu wiederholen, da sie es so sehr liebten, dass sie sich
nicht trennen konnten®. Welche Liebe da mitschwingt. Stell dir vor du kannst



dich nicht mehr trennen von einem Wort aus der Bibel. Du bist verliebt
verbunden damit. Mit ganzem Herzen dabei. Das ist die Grundhaltung, die in
der judischen Mystik als kawana bezeichnet wird: die Herzensaufmerksamkeit
hin zu Gott — mehr als jede Achtsamkeitsiibung meint es eben liebende
Beziehung mit dem Ewigen. Sie soll jede spirituelle Ubung durchschwingen.
Denn geistliche Ubungen sind eben nicht Leistung, nicht Konzept, das
erfolgreich aufgeht, sondern ein Akt der Hingabe mit meinem ganzen SEIN, ich
als ganzer Mensch. Ps 63:,,Mein ganzer Mensch verlangt und sehnt sich nach
Dir.“ Fleisch und Seele.

Der Korper als erster Ort der Gotteserfahrung

Ich als beseelter ErdenkloR als lebendig lebendes Wesen. Ja, Immer bin ich
Koérper. Ohne ihn kann ich weder denken noch fiihlen. Alles verkérpert sich
sofort in uns. Alles was du jetzt liest, gibt direkt eine kérperliche Resonanz.
Halte einen Augenblick inne und schau welche Kérperqualitdt in dir da ist.

Wir haben nicht einen Korper, sondern sind Kérper. Der Korper ist biblisch der
erste Ort der Gotteserfahrung. Es gibt so viele Glaubenszeugnisse, die in
Koérpererfahrungen beschreiben, wie sie Gott erleben: wie er FiiRe weit macht,
Knochel starkt, an der Hand nimmt, Sinne 6ffnet, Nieren stechen lasst, sich
schmecken lasst. Der Leib wird aufgefachert in seiner ganzen Spannbreite von
,Wunderbar bin ich erschaffen” (Ps 139), einer tiefen Schonheit und erotischen
Kraft (Hohelied), bis hin zur Verletzlichkeit (2. Kor 4,7) und Sterblichkeit (Ps 91)
,Das WORT ward Fleisch”. Was ware, wenn wir die Inkarnation ernst nehmen
wiirden und uns als verkérpertes Wort begreifen? Was von Gott verkorpere
ich? Wisst ihr nicht, dass euer Leib ein Tempel des heiligen Geistes ist?
Unabhangig von asthetischen Normen oder Funktionstlichtigkeit! Wisst ihr
nicht? Doch wissen schon aber wie das leben? Auch hier ist die meditative
Werkstatt hilfreich mit der Kérper -Atemwahrnehmung Wenn ich mich in der
Stille niederlasse, sptire ich zunachst meinen Korper durch, von FuR bis Kopf,
nur wahrnehmen ohne eine Bewertung!. Und ich nehme meinen Atem wahr. Im
stillen Verweilen vor Gott sind wir kdrperhaft verbunden mit seinem Atemstrom
in uns. Dann gibt es das Beten mit Gebdrden: Der Koérper betet meine
Seelenstimmung, das was sich in mir ausdriicken will und wofiir ich vielleicht
keine Worte habe. Frere Roger sagt einem jungen Menschen, der fragt wie er
beten soll. Suchen sie keine Antwort, die ihr Menschsein Uberspringt. Ich
meinerseits wisste nicht wie ich beten sollte ohne Einbeziehung des Leibes. Ein

5



Gebet auf dem bloRen Boden, niederknien, sich niederwerfen, ...der Leib ist da,
ganz gegenwartig, um zu lauschen, zu begreifen. Wie lacherlich nicht mit ihm
rechnen zu wollen”. Das lernen wir auch biblisch. In der Bibel gibt es Immer
wieder kleine physiotherapeutische Anweisungen, wie kdrperliche Bewegungen
zu geistlichem Geschehen werden: Erhebt eure Haupter und seht auf (Lk 21,28)
seht den Himmel (Hiob 5,9; 37,14)

Folge in diesem Moment einmal dieser Bewegung, hebe Deinen Kopf und sieh ...
was tut sich da in dir? Was tut sich da im Brustraum, in den Schultern? Welche
Stimmung I6st diese Bewegung aus?

Korperliche Haltungen verkérpern und beeinflussen die innere Haltung. Eine
weiter derartige Anweisung gibt es im Hohelied: Steh auf meine Freundin und
geh, geh fir dich (HId 2). Ja, unser Leib hilft uns da zu sein wo wir sind.
Gedanken und Gefihle fliegen hin und her. Mit dem Korper kommen wir in die
Gegenwart, ,weben und leben und sind wir in Gott”, in der Christuswirklichkeit,
die alles von uns durchdringt.

Korperliche Zugange sind im biblischen Zeugnis auch Tanz, Pilgern
(Wallfahrtspsalmen), Achtsamkeitsiibung in der Schopfung als Anleitung zur
Sinnesoffnung: ,,Steh still und staune (Hiob) ,,sieh die Vogel, die Lilien”
(Matthaus 6,28.29) u.6. und der Gesang als tiefes Resonanzgeschehen im
Korper. Viele uralte Formen, die wieder neu gehoben werden. Als geistliche
Ubungen sind sie zuallererst Ausdruck der Gottsuche und Gottliebe. Sie leben
von der Wiederholung, vom Dranbleiben. Vom Vertrauen, dass heilige
Geistkraft wirkt und ich keinen Erfolg garantieren kann. Diese Unverfiigbarkeit
ist auszuhalten, wie Gott in jedem, jeder auf seine Weise wirkt. Es gilt das
Unverfligbare mit dem Unverfiigbaren. Aber wie lasst es sich da tiberhaupt
reden, von inneren Erfahrungen, von Gotterleben? Es ist ein immer neues
Waghnis. Solle schreibt: , Alle Mystiker haben unter dem Staub der Wérter zu
leiden gehabt.... sie kdnnen nie exakt benennen was mit ihnen geschah...
Dennoch kann sich niemand in der Unsagbarkeit hauslich einrichten. Die Arbeit
am Unmoglichen ist nicht aufgebbar, die Seele kann nicht darauf verzichten zu
sprechen. Nichts reizt die Sprechenden so wie die Unsagbarkeit.“ Die
Mystikerinnen und Mystiker haben je neue Sprachbilder in die Welt geworfen.
M. v. Magdeburg schreibt: ,,Zwischen dir und mir geht immerfort ein Atem, in
dem ich unaussprechliche Dinge hore und sehe.... Du meine Augenweide, du
meine hochste Sicherheit, du grundloser Brunnen...” Sie schenkt Gott in der
Tradition der Psalmen Namen. Es ist eine Variante des Herzensgebet, das den
Namen Jesu betet. Hier liegt auch meine liebste Meditationsform als



immerwahrendes Gebet in mir. Im inneren Dialog, schenke ich Gott Namen,
spreche ihn an als mein DU, Du mein... du mir... und nenne die Bilder die sich
gerade im Innern auftun, wie ich Gott gerade fiir mich erlebe, wie sich AulSen
und Innen verbinden in kontemplativer Schau. z.B. Du herbstlaubfarbende
Liebe, du singende Umarmung, Du Bewegende Bewegung, Du mein Licht und
mein Heil, Du. ... So lasse ich es in mir beten mitten im Alltag oder im
bewussten stillen Verweilen. Ich suche nicht angestrengt, sondern gebe dem,
was da ist einen Ausdruck.

Was spricht sich in dir an Gottesname? SchliefSe fiir einen Moment Deine Augen,
lausche deinem Atem zu. Und hére in Dir, wie klingt es in dir: Du, mein...Lass das
Bild, Wort das kommt, unzensiert zu. Wie sprichst du das Géttliche an -jetzt in
diesem Augenblick? Lausche in deinem Herzen.

Du mein.... Du mir...

Ausbildung zur Anleitung in christlicher Meditation/Kontemplation

Es ist so wesentlich, horfahig und sprachfahig zu werden in unserer Zeit. Eben
unser Licht leuchten zu lassen. Die Stille ist dafiir wie eine Geburtskammer. Und
damit alle Zugang bekommen zu Meditation/Kontemplation hatten mein Mann
und ich vor 20 Jahren die Idee einer Meditationsanleiterausbildung. Menschen,
die in Kirche beheimatet sind und Menschen, die auf der Suche sind, die sich
schon lange entfernt haben sollen vor Ort, im jeweiligen Alltagleben, Zugang
haben zur Erfahrung von Meditation - in verschiedener Weise. Meditation
sollte kein Luxus sein, den sich nur manche leisten kdnnen und es sollte vor
allem auffindbar sein in Kirche. Anstold war damals der spirituelle Hunger in
unseren Dorfgemeinden. Und so viele haben sich seitdem ausbilden lassen,
Ehrenamtliche und Hauptamtlich. Sie setzen das Gelernte/selbst Erfahrene um
in ihrem jeweiligen Kontext. Die einen leiten zu Meditation an im Hospiz mit
Sterbenden, im Krankenhaus, in Werkstatten fliir Menschen mit Behinderung, in
Kirchen und Gemeinderdumen, in Schulen, auf den Marktplatzen der Stadt, auf
dem Weg in der Schépfung, in Gremien und in social media. Fir viele, die die
Ausbildung durchlaufen haben, gab es Veranderungen in der Gesamtweise ihres
Arbeitens. WIE sie predigen, WIE sie Konfiunterricht halten, WIE sie als Arztin
einen Menschen untersuchen, WIE sie Sterbende begleiten. Ein Beispiel einer
Teilnehmerin, die seit 20 Jahren als Pfarrerin arbeitete: ,Die Glaubensinhalte,
die so mude und tot in mir lagen, sind durch die Kérpergebet und
Meditationen, durch das Tanzen und Singen, durch die Begegnungen mit den



Kursteilnehmer:innen wieder auferstanden, haben wieder ihren Weg zum
Leben und zu meinem Alltag gefunden. Jede Haltung, jedes Wort ist fiir mich
ein Brennpunkt meines Glaubenslebens geworden. Ich spreche sie nicht nur im
Kopf, sondern ich erfahre, sptire, erlebe, was ich spreche. Nun verbinden sich
Kérper und Worte in so wunderbarer Weise, dass ich mich ihrer Realitat nicht
mehr verschlieBen kann. ... wie wunderbar, Verbunden leben mit mir und den
Mitgeschopfen.”

Die einjahrige Ausbildung (30 Tage) ist ein spiritueller Lernweg mit und in der
Gruppe (20 Teilnehmende). Sie nimmt die Vielfalt der Meditationsweisen auf,
damit jede und jeder das einbringen kann was fiir ihn, fir sie stimmig ist:
Herzensgebet, Kontemplation, mit biblischen Worten meditieren, Beten mit
Ikone, mit dem Klang, Lied, mit Tanz, mit Meditativem Wandern. In der
Ausbildung wird durchgehend in Praxiseineiten das Anleiten gelibt.

»Was so was gibt es in Kirche?“ — Diesen Ausruf wiinsche ich mir immer wieder
zu horen. Ja, Meditation gilt leider immer noch nicht als selbstverstandliches
Anliegen unsrer Tradition oder wird verengt auf Klischees von ,,0m*“. Was so
was gibt es in Kirche? Ja hier ist es zu finden: Stillende Stille und
Schopfungsspiritualitat und Korperspiritualitdat und Mystik des Wortes und
Lebensbehitende Aktionen aus Stille heraus. Lasst eure Lichter leuchten. Es
braucht dazu nur die Wertschatzung der eigenen Lebensgeschichte: Mich in
meinem Korper als Ort der gottlichen Epiphanie begreifen. Wir sind bewohnt
von der Wirklichkeit des Christus — seine Gestalt durchlichtet uns. Jeden und
jeden. Das ist. JETZT.

Pfarrerin Dr. Thea Vogt, 6.11.2024 in Tutzing auf der ersten Zukunftswerkstatt
Spiritualitat



